
 

  

  

  

 

 

 

 

 

 

 

Indexation        

 

 

 

 

 

 

REVUE SEMESTRIELLE / N° 008 / JUIN 2025  

ISSN : 1987-1538 

E-mail : revuemiri09@gmail.com 

Tel. +237 6 99 56 34 79 / +223 75 35 97 82 

Bamako - Mali 

         



PRESENTATION DE LA COLLECTION  

La Revue Internationale de Philosophie (Miri) est une collection périodique 

spécialisée du Centre Africain de Recherche et d’Innovations Scientifiques 

(CARIS) et de ses partenaires dans le but de renforcer et d’innover la recherche 

en histoire de la philosophie, philosophie de la logique, philosophie du langage, 

métaphysique, épistémologie, philosophie des sciences, philosophie morale et 

politique, esthétique, philosophie du droit, histoire des idées, philosophie de 

l’environnement, théologie et en ontologie. 

Les objectifs généraux de la revue portent sur la valorisation de la recherche 

Philosophique à travers le partage des résultats d’avancées scientifiques, 

l’innovation thématique, et la culture de l’esprit critique.  

Son objectif spécifique est de redynamiser la production des thématiques 

pertinentes sur les réalités sociales africaines, les théories de la connaissance, la 

philosophie du développement, la philosophie des médias, la crise de l’identité de 

l’Afrique moderne, la philosophie de l’information et la pensée philosophique 

africaine. 

 

 

 

 

 

 

 



EQUIPE EDITORIALE 

 

Directeur de Publication            Directeur Adjoint 

Pr Belko OUOLOGUEM (Mali)                                Pr Sékou YALCOUYE (Mali)                                                                                 

• Comité scientifique et de lecture 

Pr Mahamadé SAVADOGO (Professeur des universités, Ouagadougou Joseph 

Ki Zerbo, Burkina-Faso) 

Pr Yodé Simplice DION (Professeur des Universités Félix Houphouët-Boiny de 

Cocody-Abidjan), 

Pr Jean Maurice MONNOYER (Professeur des universités Aix-Marseille I, 

France) 

Pr Mounkaïla Abdo Laouli SERKI (Professeur des Universités Abdou Moumouni 

de Niamey) 

Pr Samba DIAKITÉ (Professeur des Universités Alassane Ouattara de Bouaké) 

Pr Isabelle BUTERLIN (Professeur des universités Aix-Marseille I, France) 

Pr Yao Edmond KOUASSI (Professeur des Universités Alassane Ouattara de 

Bouaké) 

Pr Akissi GBOCHO (Professeur des universités Félix Houphouët-Boigny, Cote 

d’Ivoire) 

Pr Gbotta TAYORO (Professeur des Universités Félix Houphouët-Boiny de 

Cocody-Abidjan) 

Pr Blé Marcel Silvère KOUAHO (Professeur des Universités Alassane Ouattara 

de Bouaké) 

Pr Abdoulaye Mamadou TOURE (Professeur des universités UGLC 

SONFONIA, Conakry, Guinée) 

Pr Jacques NANEMA (Professeur des universités Ouagadougou Joseph Ki 

Zerbo, Burkina-Faso) 



Pr Nacouma Augustin BOMBA (Maitre de conférences, Université Yambo 

Ouologuem de Bamako, Mali) 

Dr Ibrahim CAMARA (Maitre de conférences, ENSup, Mali) 

Dr Souleymane KEITA (Maitre de Conférences, Université Yambo Ouologuem 

de Bamako, Mali) 

• Comité éditorial 

Pr Sigame Boubacar MAIGA (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de 

Bamako, Mali) 

Dr Siaka KONÉ (Philosophie,Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali) 

Dr Ibrahim Amara DIALLO (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de 

Bamako, Mali) 

Dr Oumar KONÉ (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali) 

Dr Amadou BAMBA (Economie, Université des Sciences Sociales et de Gestion 

de Bamako, Mali) 

Dr Eliane KY (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali) 

Dr Samba SIDIBE (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de Bamako, Mali) 

M. Souleymane COULIBALY (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de 

Bamako, Mali) 

• Rédacteur en chef 

Dr Mahmoud ABDOU (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de Bamako, 

Mali) 

• Coordinatrice 

Dr Palaï-Baïpame Gertrude (Histoire, Université de Douala, Cameroun) 

• Coordinateur adjoint 

M. Fousseyni BAGAYOKO (Informaticien, responsable technique de la Revue) 

 

 

 

 



POLITIQUE EDITORIALE 

 

La revue internationale de Philosophie (MIRI) est une revue qui paraît deux 

(2) fois l'année et publie des textes qui contribuent au progrès de la connaissance 

dans tous les domaines de la philosophie et des sciences humaines. Revue MIRI 

publie des articles de qualité, originaux, de haute portée scientifique et des études 

critiques.  

« Pour qu’un article soit recevable comme publication scientifique, il faut qu’il 

soit un article de fond, original et comportant : une problématique, une 

méthodologie, un développement cohérent, des références bibliographiques. » 

(Conseil Africain et Malgache pour l'Enseignement Supérieur CAMES) 

✓ La bibliographie doit être présentée dans l’ordre alphabétique des noms des 

auteurs.  

✓ Classer les ouvrages d’un même auteur par année de parution et selon leur 

importance si des ouvrages de l'auteur sont parus la même année.  

✓ Tous les manuscrits soumis à la revue MIRI sont évalués par au moins trois 

chercheurs, experts dans leurs domaines respectifs.  

✓ Suite à l’acceptation de son texte, l’auteur-e s’acquitte des frais 

d’instruction et de publication avant poursuite du reste de la procédure.  

✓ Un texte ne sera pas publié si, malgré les qualités de fond, il implique un 

manque de rigueur sémantique et syntaxique.  

✓ Chaque auteur reçoit son Tiré à part dès la publication du numéro. 

✓ Les droits de traduction, de publication, de diffusion et de reproduction des 

textes publiés sont exclusivement réservés à la revue MIRI. 

✓ Après le processus d'examen, l'éditeur académique prend une décision 

finale et peut demander une nouvelle évaluation des articles s'il a des 

présomptions sur la qualité de l'article.  

 

 



SOMMAIRE 

Toussaint Kouame N’GUESSAN 

Panser la corruption en Afrique à l’aune du penser de Machiavel……………….1 

 

Salifou DJIGUEMDE 
Les défis d’une culture de la rationalité face aux systèmes de croyances en     

Afrique………………………………………………………………………….19  

 

DIOMAND Aikpa Benjamin  

Contribution critique et normative sur le terrorisme et la 

sécurité………………………………………………………………...………..32 
 

TAKPE Kouami Auguste  
Représentations sociales du culte des jumeaux chez les Fon d’Agbangnizoun   au 

Bénin...………………………………………………………………………....51 

 

 N’Goran Vincent Alla  

Georges Canguilhem et le statut scientifique de la santé : La santé, un concept 

vulgaire et normatif …………………………………………………………….67 

 

Oumar KONÉ 

La complexité de la révolution transhumaniste : Quelles perspectives pour 

l’Afrique ……………………………………………………………………….84 

 

Zibrila MAIGA  

Pratique de la reformulation en classe bilingue : défis et perspectives………...103 

 

Yacouba TRAORÉ 

De l’illusion au clivage politique droite/gauche : pour une radicalisation 

démocratique………………………………………………………………….118 

 

Thibaut Dubarry  

L’angoisse pentecôtiste au regard de la promesse d’autonomie. Illustration des 

contradictions de la sortie du religieux dans l’ère démocratique libérale à la 

lumière d’une Église d’un township sud-africain……………………………...134 

 

Ibrahima KINDA 

Le cri de l'école au sahel………………………….…………………………....152 

 

Yao Sabin KOUADIO 
Sur la dynamique politique en Afrique à partir des concepts de puissance et de 

force chez Spinoza et Tempels………………………………………………...174 



Pégala Soro Épouse Doua 
Les savoirs endogènes africaines à l’aune de la méthode scientifique 

poppérienne…………………………………………………………………...189 

 

Albert ILBOUDO 

La métaphysique, en dépit de l’actualité………………………………………207 

 

Julien YABRE 

Le sens schellingien de la fondation de la philosophie : à partir de Fichte et contre 

Fichte………………………………………………………………………….226 

 

Grahon Marie Thérèse Sidonie BEUGRE, N’dri Solange KOUAME 

Mobilité et dialectique platonicienne…………………………………………239 

Ange Allassane KONÉ 

Le monde intelligible platonicien : à l’image du monde spirituel biblique ou 

archétype de pensée ?........................................................................................252 

 

Mahmoud ABDOU, Sigame Boubacar MAIGA 

La démocratie et les réalités sociales : les défis de toute bonne gouvernance 

politique…………………………………………………………………….....268 

 

 

 

 

 

 

  

 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 207 

LA MÉTAPHYSIQUE, EN DÉPIT DE L’ACTUALITÉ 

Albert ILBOUDO 

Université Joseph Ki-Zerbo (Burkina Faso) 

Laboratoire de Philosophie (LAPHI) 
albertilboudo1@gmail.com 

 

Résumé 

   Considéré par les tenants de la philosophie fondamentale comme le savoir le plus éminent car 

portant sur le fond du réel, le savoir métaphysique peine aujourd’hui à se faire une place dans 

le monde contemporain où les regards se tournent presqu’exclusivement sur les sciences 

positives, celles qui s’attachent autant à la connaissance qu’à la domination de l’étant-donné. 

L’époque actuelle met clairement en demeure tout projet de savoir d’exposer aux yeux du 

commun des hommes ses retombées pratiques et utilitaires.  

    Pourtant, en dépit de l’apparente assurance dans laquelle nous installe la technoscience, 

l’étonnement et l’inquiétude métaphysique refusent de se dissiper dans notre être-là. Le 

questionnement ontologique se pose et s’impose à nous autant comme souci de l’existence et 

comme méta-science non moins nécessaire. En effet, fait observer Kant (1993, p.149-150), « la 

métaphysique est un besoin pressant, qui est encore quelque chose de plus qu’un simple désir 

de savoir ». De par ses interrogations, elle transcende le monde phénoménal, pour poser le 

problème relatif à la finalité de toute entreprise et de toute action humaine.  

   La présente réflexion questionne le sens et la place de la métaphysique dans le contexte actuel 

du monde. Elle vise à montrer que l’humain se perd nécessairement, se vide spirituellement 

lorsqu’il en vient à reléguer à l’arrière-plan la métaphysique. 

Mots clefs : Être, Métaphysique, Nihilisme, Poésie, Technoscience. 

Abstract 

 Considered by proponents of fundamental philosophy to be the most eminent form of 

knowledge because it addresses the depths of reality, metaphysical knowledge is struggling to 

find a place in the contemporary world, where attention is focused almost exclusively on the 

positive sciences, those concerned as much with knowledge as with the domination of the given. 

The current era clearly requires any project of knowledge to expose its practical and utilitarian 

implications to ordinary human eyes.  

mailto:albertilboudo1@gmail.com


 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 208 

    Yet, despite the apparent assurance in which technoscience instills us, metaphysical 

astonishment and anxiety refuse to dissipate in our being-here. Ontological questioning arises 

and imposes itself upon us as much as a concern for existence as a no less necessary 

metascience. Indeed, Kant (1993, pp. 149-150) observes, "metaphysics is a pressing need, 

which is still something more than a simple desire for knowledge." Through its questions, it 

transcends the phenomenal world, to pose the problem of the purpose of all human endeavors 

and actions.  

   This reflection questions the meaning and place of metaphysics in the current context of the 

world. It aims to show that humans necessarily lose themselves, become spiritually empty, 

when they relegate metaphysics to the background. 
 

Keywords: Being, Metaphysics, Nihilism, Poetry, Technoscience.    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 209 

« Il ne faut donc pas écouter les gens qui nous conseillent, sous prétexte 

que nous sommes des hommes, de ne songer qu’aux choses humaines 

et, sous prétexte que nous sommes mortels, de renoncer aux choses 

immortelles ».  

            Aristote, Éthique de Nicomaque, Livre x, pp.228-229.  

 

Introduction 

    L’époque actuelle, héritière de la modernité, se revendique ouvertement positiviste. Ne 

comptent à ses yeux que les sciences positives, celles qui s’attachent à la connaissance des 

multiples facettes de l’étant, ou de la réalité physique. Les sciences de tous ordres visent le 

même but : décrire froidement la réalité, dévoiler toutes les zones d’ombre du réel en vue 

d’assurer pour l’homme une maîtrise complète de celle-ci. Cette ambition portée par la science 

moderne dont l’essence est technicienne vise, semble-t-il, à dissiper dans nos vies toute crainte 

et inquiétude.  Malgré tout, il nous arrive, par intermittence, en tant qu’être de pensée 

d’éprouver la pesanteur du vide au cœur même de notre réalité matérielle et sensible. Nous 

sommes parfois envahis d’une sensation d’indifférence à l’égard de la matière, en dépit du 

confort matériel et des explications souvent rassurantes résultant des efforts des sciences. C’est 

cela même l’inquiétude métaphysique. C’est elle qui déclenche la quête du sens de ce qui est 

profond et consistant. Cette quête nous pousse à vouloir connaître ou du moins à tenter de 

comprendre la présence du vide qui habite la réalité matérielle.   

   C’est la volonté d’interroger ce fait étrange qui émerge dans le monde empirique, sans pour 

autant se réduire à celui-ci, qui justifie l’examen d’un tel sujet : « La métaphysique, en dépit de 

l’actualité ». La présente réflexion vise à montrer que le questionnement métaphysique, loin 

d’être relégué à l’arrière-plan, surgit toujours, parfois de façon importune, au cœur de 

l’existence de tout être pensant, et apparaît toujours comme dépaysant et même déroutant. Face 

à la ruée du monde vers la science et ses prouesses, cette question qui a traversé tous les âges 

de la philosophie ressurgit : qu’est-ce que la métaphysique ? Il s’agit là d’une interrogation de 

type heuristique qui questionne la chose même, sous une grille critique. Dans ce monde 

contemporain, où du fait du succès apparent des sciences, le premier venu s’hasarde souvent, 

sans autre forme de procès, à déclarer la vacuité de la philosophie, il se pose cette interrogation : 

en quoi la métaphysique s’impose toujours à l’homme comme un souci existentiel ? L’époque 

actuelle est sans ambiguïté l’ère où les discours portant sur la fin de la métaphysique sont 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 210 

légions. De notre point de vue, c’est chez Martin Heidegger que cette notion de fin de la 

métaphysique est fondamentalement conceptualisée. Nous pouvons alors nous demander ce que 

signifie le concept de la fin de la métaphysique pour Heidegger. Pourquoi cette fin ne signe pas 

la disparition de la métaphysique mais bien plutôt une occasion épochale offerte à la pensée de 

se transformer en vue de transformer l’essence de l’homme, rendant possible l’avènement d’une 

méditation authentique de l’être dans sa vérité ?  Le premier point de notre analyse s’attache à 

déployer le sens et les implications de la notion de métaphysique. Le deuxième moment traite 

de la métaphysique comme souci de l’existence. Dans la troisième partie, nous questionnons la 

notion de la fin de la métaphysique dans la perspective de l’avènement de l’autre pensée, dans 

la philosophie de Heidegger. 
 

1. La métaphysique en question  

    Bien qu’ayant émergée de bonne heure avec les premières interrogations philosophiques 

grecques, notamment dans les poèmes de Parménide1, la notion de métaphysique qui vient du 

grec τα μετα τα φύσικα est apparue formellement dans le corpus aristotélicien, sur l’initiative 

d’Andronicos de Rhodes, l’éditeur dont il est revenu la primeur de classer et de publier les 

ouvrages d’Aristote selon les thématiques générales dont ils traitent. Comme les premiers écrits 

connus d’Aristote portaient le titre de physique car traitant spécifiquement de thématiques 

relatives à la nature, c’est de façon presque spontanée que l’éditeur a attribué à ces fameux 

écrits qui étaient restés jusque-là sans titre la dénomination de « métaphysique » qui signifie 

littéralement ce qui vient après la physique ou ce qui vient après la nature. Les écrits 

métaphysiques d’Aristote (1971, p.171) renvoient à ce qu’il appelle lui-même la Philosophie 

première. Comme telle, cette philosophie désigne d’une part l’ontologie, entendons la « science 

qui étudie l’être en tant qu’être ». D’autre part, elle se décline comme théologie lorsqu’elle 

prend pour objet Dieu ou l’être suprême ou encore le premier moteur.  

   Plus tard dans le Moyen âge et dans la modernité, la métaphysique, toujours sous l’influence 

des œuvres d’Aristote, désignera toute forme de recherche portant sur ce qui se situe au-delà du 

physique ou de la nature, ou ce qui relève des réalités immatérielles. De façon générale, elle se 

présente comme un ensemble d’interrogations et de savoirs visant à saisir l’essence de toute 

chose ou encore les « réalités » non tangibles ou immatérielles, telles Dieu, l’âme, la liberté, 

etc. 

 
1 Parménide est considéré comme l’un des premiers métaphysiciens de l’histoire de la pensée grecque. « L’être 

est, dit-il, et le non-être n’est pas. (…) Et poser l’immutabilité du réel (l’être), n’était-ce pas s’obliger à nier les 

choses phénoménales, puisqu’elles sont données comme changeantes ? » A. Leclère, La Philosophie Grecque 

avant Socrate, éd. Librairie Bloud et C fe, Paris 1908, pp.58-59. 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 211 

   Confrontée ordinairement aux préoccupations de la vie quotidienne, la majorité des hommes 

manifeste rarement un intérêt prononcé pour cette forme de savoir, considérée tout de même 

par certains, notamment Hegel, comme le noyau ou le sanctuaire de la philosophie. Sur le sol 

grec où l’interrogation philosophique a pourtant émergé, la métaphysique a aussitôt fait l’objet 

de contestation, voire de raillerie par le sens commun et par certains savants au sujet de sa 

contribution réelle à l’amélioration de la condition matérielle et historique des hommes. Les 

sophistes de l’époque de Platon, notamment Gorgias, n’ont pas manqué clairement de contester 

aux philosophes la légitimité d’un discours qui serait d’ordre ontologique, capable de saisir via 

le concept ce qui relève de l’être en tant qu’il constitue une réalité transcendant le monde 

sensible. Dans son dialogue intitulé le Sophiste, Platon (2008, p.1099), par la parole de 

l’Étranger d’Elée faisait constater l’impasse à laquelle on peut être confronté lorsqu’on 

s’attaque à une question redoutable comme celle portant sur l’être. Il y dira : « Ainsi donc, celui 

qui affirme que [245e] l’être est soit un couple, soit seulement une unité, se trouve acheminé 

vers des milliers d’autres impasses infranchissables ». Ce témoignage du philosophe ne suffit-

il pas déjà pour nous convaincre à quel point les interrogations métaphysiques peuvent 

confondre celui qui s’y engage ? Il n’est donc pas étonnant de voir de telles questions rebuter 

le sens commun. 

    Attachés à la réalité concrète et massive, les hommes ont dû matinalement opposer la 

métaphysique à la technique dont les résultats sur la vie sont palpables et incontestables. 

S’apparentant, à leurs yeux, à une simple abstraction ou à une vaine spéculation, le savoir 

métaphysique n’a selon eux rien d’une nécessité. ‘‘Vivre d’abord, philosopher ensuite’’, 

disaient les Anciens pour signifier combien la réflexion philosophique est accessoire face à des 

questions existentielles comme le manger, le boire et le dormir. De là, il se pose nécessairement 

la question de l’utilité de la métaphysique. En quoi la métaphysique n’entre pas dans le rang 

des savoirs posés a priori comme utiles ? 

  Est utile, en effet ce qui sert à quelque chose, ce dont la présence n’a de sens que lorsqu’il peut 

remplir une fonction utilitaire. Les choses utilitaires sont celles sollicitées fréquemment dans le 

commerce quotidien des hommes. Ces choses dont la fonction primordiale est l’utilisabilité 

appartiennent au monde des étants-là-devant ou celui des étants à portée de mains. C’est sur ces 

étants que se focalisent d’emblée et le plus souvent le regard et le souci du Dasein quotidien 

absorbé par la réalité immédiate de son être-au-monde. Le questionnement philosophique qui 

vise à comprendre l’au-delà des choses physiques apparaît comme étranger aux préoccupations 

primaires et utilitaires qui tiennent d’habitude en haleine l’exister du Dasein quotidien. La 

métaphysique paraît alors vaine, inactuelle et sans intérêt dans un contexte où tout ce qui vaut 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 212 

se mesure selon l’étalon de l’utilité. Sur la nature singulière du questionnement philosophique, 

M. Heidegger (1967, pp.20-21) relève clairement son apparente inutilité, son inactualité par 

rapport à ce qui pourrait correspondre aux attentes et aux besoins du sens commun, à travers ce 

passage : 

  La philosophie est essentiellement inactuelle parce qu’elle appartient à ces rares choses 

dont le destin est de ne jamais pouvoir rencontrer une résonance (Widerklang) immédiate 

dans leur propre aujourd’hui, et de ne jamais non plus avoir le droit d’en rencontrer une. 

Lorsque quelque chose de tel semble se produire, lorsqu’une philosophie devient une mode, 

alors, ou bien il n’y a pas philosophie véritable, ou bien celle-ci est détournée de son sens 

et utilisée abusivement, selon les besoins du jour, ou à des fins qui lui sont étrangères. 

  Suivant cette explication de Heidegger, le savoir philosophique n’a pas pour fonction de 

satisfaire les besoins pressants de l’homme, dans la mesure où son essence destinale ne vise pas 

la compréhension de l’étant en vue de le rendre profitable et employable, contrairement à 

l’ambition et à la vocation de la technoscience. Sa vocation réelle n’est pas de se plier aux 

desiderata du jour et de la masse qui tiennent généralement pour nul et non avenu ce qui n’est 

pas de l’ordre du consommable. La philosophie, surtout dans son versant métaphysique 

s’affirme plus comme un savoir spéculatif qu’un savoir vérifiable et vérifié à partir de ses 

applications pratiques. Autrement dit, elle refuse de se subordonner aux attentes immédiates du 

Dasein humain. Comme le soutient A. Kouakou (2014, p.13), « La Science et le Dasein sont 

en phase, car face aux besoins éprouvés ou ressentis de l’homme, expression d’un manque, le 

savoir scientifique se déploie tout entier pour lui produire l’étant dont il a besoin, et dont il se 

préoccupe ». La science tient son estime du fait qu’elle se présente comme une théorie se 

rapportant au réel objectivable. Max Planck, cité par M. Heidegger (1958, p.64), disait : « Est 

réel ce qu’on peut mesurer ». Tout ce qui échappe à la norme du mesurable n’a pas de valeur 

scientifique et se voit reléguer au rang des pseudo-sciences, dont la croyance freine le progrès 

de l’humanité. 

   Auguste Comte rappelait déjà dans son Cours de Philosophie Positive que la métaphysique 

(étape de l’histoire de l’humanité où l’homme recourait aux principes abstraits pour rendre 

compte des phénomènes) tout comme la théologie (âge où l’homme expliquait les phénomènes 

en convoquant des entités suprasensibles) dont elle a pris le relai n’étaient que des moments de 

transition historique devant céder définitivement la place à la science. Dans la pleine maturité 

de l’esprit qui correspond à l’âge de la science, l’homme, selon A. Comte (2001, p.27), renonce 

à la recherche du pourquoi ultime des phénomènes pour « s’attacher uniquement à découvrir, 

par l’usage bien combiné du raisonnement et de l’observation, leurs lois effectives, c’est-à-dire 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 213 

leurs relations invariables de succession et de similitude ». Dans notre époque marquée par le 

règne sans partage des sciences et techniques, l’interrogation de type métaphysique se découvre 

comme dénuée de toute importance au point qu’on en vient à se poser légitimement la question 

sur le rôle à confier à cette partie de la philosophie qui en constitue en vérité la pierre angulaire. 

En d’autres termes, la métaphysique peut-elle encore tenir comme valable dans le vaste champ 

des savoirs humains ? Ou n’est-il pas venu le moment de la ranger définitivement dans le 

dépotoir de l’histoire des idées ?  

    La réponse des philosophes du Cercle de Vienne qui, eux ambitionnaient de fonder une 

philosophie scientifique, est sans appel concernant le sort de la métaphysique. D’après R. 

Carnap (1985, p.96), l’un de leurs éminents représentants, « poser des questions métaphysiques 

est une activité stérile ». En clair, estiment-ils, la philosophie doit faire place à la logique de la 

science, c’est-à-dire à l’analyse logique des concepts et des énoncés de la science. Selon ce 

courant philosophique, la métaphysique pose des faux problèmes, des questions insolubles, 

d’où son incapacité à s’imposer comme une science rigoureuse. Suivant F. Nef (2004, p.157), 

il y a chez Carnap, un désaveu de la métaphysique dont les termes fondamentaux tels « l’absolu, 

l’esprit, l’être pour soi, etc. ne se vérifient nullement dans la sphère empirique ». La nouvelle 

philosophie destinée à faire œuvre utile auprès de la science est non pas un système de doctrines 

mais une activité d’élucidation des énoncés de la science.  Ceci conforte cette idée de B. Russell 

(1971, p.54) selon laquelle « Tous les problèmes philosophiques abordés par la philosophie 

peuvent se réduire, pour autant qu’ils soient spécifiquement philosophiques à des problèmes de 

logique ». 

    Bien avant l’avènement de la philosophie analytique et logique et dans une tout autre 

perspective, Kant, sous une certaine réserve, remettait en question, dans la Critique de la raison 

pure, la validité du savoir métaphysique du point de vue scientifique et épistémologique. Partant 

du fait que l’être humain est un être fini, sa connaissance du réel se limite à ce qui lui est livré 

par l’intuition sensible dont les données sont organisées en concepts et propositions sensées 

sous le pouvoir des règles de l’entendement, qui se présente comme la faculté génératrice des 

concepts a postériori. En conséquence toute connaissance véritable ne saurait excéder le champ 

de l’expérience ou des phénomènes. Ce qui bat en brèche l’entreprise spéculative de la 

métaphysique dogmatique qui prétendait connaître à l’aide d’une intuition intellectuelle des 

réalités suprasensibles débordant le cadre spatio-temporel de l’être fini qu’est l’homme, telles 

Dieu, l’âme, la liberté.  Cependant, précisons qu’à la différence des tenants de la philosophie 

positiviste ou analytique qui clamaient et réclamaient la stérilité de toute recherche 

métaphysique, Kant, métaphysicien dans l’âme, prône plutôt une réforme de celle-ci, une 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 214 

réforme visant à lui conférer toutes ses lettres de noblesses en l’ouvrant exclusivement à un 

univers de thématiques spécifiques portant sur la liberté humaine, l’axiologie, la théologie, 

l’eschatologie, domaines dans lesquels sa contribution serait non moins essentielle à l’existence 

de tout humain sensé et raisonnable. Dans la préface de la deuxième édition de la Critique de 

la raison pure, Kant (2006, p.71-72) le rappelle de fort belle manière en ces termes : 

  

Cela étant, il nous reste encore, une fois dénié à la raison spéculative tout progrès dans ce 

champ du suprasensible, à rechercher si ne se trouvent pas dans sa connaissance pratique 

des données conduisant à déterminer ce concept transcendant de la raison qui est celui de 

l’inconditionné, et permettant ainsi de faire accéder, conformément au souhait de la 

métaphysique, notre connaissance a priori, bien qu’uniquement du point de vue pratique, 

au-delà des limites de toute expérience possible. 

    De ce point de vue, la métaphysique se définit comme une interrogation de laquelle il se 

dégage des réponses vitales pour l’existence humaine. Elle engage le destin de l’humanité, en 

ceci que dans son questionnement, il s’agit certes de l’être comme entité transcendant la réalité 

sensible, mais en vérité, la préoccupation de ce qui semble transcender le réel physique n’a pas 

pour but de créer un quelconque hiatus entre l’homme et la réalité de son être-au-monde 

historial, comme est conduit à penser le sens commun. Pourquoi d’ailleurs, il surgit, dans le 

‘‘train-train’’ quotidien des hommes, cette soif de compréhension qui déborde le cadre de 

l’ontique ? À Cette interrogation, la réponse qu’apporte Heidegger (1986, p.29), confirme et 

éclaire davantage le propos sus-cité de Kant : « Le sens d’être doit donc être déjà d’une certaine 

manière à notre disposition. On l’a déjà indiqué : nous nous mouvons toujours déjà dans une 

entente de « être », c’est d’elle que se nourrit la tendance à le conceptualiser ». Ce qui revient 

à dire que l’homme, en raison de son statut de Dasein développe un besoin d’entendre l’être 

parce qu’il baigne dans l’être qui constitue le fond de sa texture physique. L’être le réclame 

toujours comme espace libre pour se manifester en propre dans la réalité historique, qui est son 

unique lieu d’éclosion. Lorsque Kant (1986, pp.149-150), déclare cette vérité : « Il y aura donc 

toujours au monde, et qui plus est, en tout homme, surtout s’il réfléchit, une métaphysique, que 

chacun, en l’absence d’un étalon connu de tous, se taille à sa guise », n’est-ce pas déjà là un 

rappel à l’homme qu’il ne saurait fuir longtemps sa situation de Dasein qui le tient lier à l’être 

sans corrompre la dignité de son essence, qui dépasse l’exigence des besoins physiques et 

matériels ? 

   De ces propos, la métaphysique se découvre comme un condensé de questionnements 

spécifiques qui a priori semblent ne pas répondre aux préoccupations urgentes et pratiques de 

l’être humain, cet être de besoin, accaparé par la satisfaction de ses besoins primaires et 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 215 

biologiques, attitude qui du reste ne supprime pas la soif d’ontologie au risque de le confiner 

dans la matière, le rabaissant à sa simple nature animale aux dépens de son humanité. La 

métaphysique est alors souci de l’existence. Comment se justifie en profondeur une telle 

assertion ?   

2. La métaphysique comme souci de l’existence 

    Le désintérêt des hommes pour la métaphysique découle de plusieurs raisons comme a pu 

l’illustrer notre précédent propos. Les raisons évoquées semblent bien défendables, eu égard 

aux arguments fournis. Tous tendent en effet à déclarer, sans appel, l’inanité de la 

métaphysique. Cela dit, quel fondement sous-tend ontologiquement et existentialement un tel 

rejet ? Cette attitude n’est-elle pas, en vérité, une manière voilée pour l’homme de fuir la réalité 

ontologique de son être ? 

    Le manque d’intérêt de l’homme à l’égard de la métaphysique, parce qu’elle ne produirait 

rien d’utile ou qu’elle se focaliserait sur des problèmes immatériels ou trop abstraits, s’explique 

moins par le défaut de rendement de la métaphysique que par cette tendance humaine à accorder 

plus d’importance à la satisfaction de ses désirs matériels, ceux dont l’assouvissement le plonge 

momentanément dans un état de plaisir exigeant de par sa nature éphémère un renouvellement 

perpétuel. Même là où il ne se pose plus des difficultés relatives aux besoins primaires de 

l’homme, tels l’alimentation, le logement, la santé, cette tendance à réifier la matière et à s’en 

soucier exclusivement, bien loin de reculer, va s’accroissant, au point où nous sommes portés 

à questionner encore l’essence de l’homme. Cette situation existentielle est clarifiée par ceci, 

soutient Martin Heidegger que l’existence de l’humanité se déploie d’ores et déjà sur un fond 

d’inauthenticité. La déchéance de l’existence, note F. Dastur (2011, p.209) commentant la 

pensée heideggérienne, est la conséquence de ce que « celle-ci est retenue captive des tâches 

mondaines dans lesquelles elle s’absorbe ». Ce qui se traduit par une extension du nihilisme et 

une ruée effrénée vers les sciences ontiques, celles qui garantissent à l’homme un contrôle et 

une domination totale de l’étant, au détriment de l’angoisse ontologique, garante d’une 

ouverture authentique à l’être.  

     L’époque actuelle est celle où il se pose avec acuité le problème du sens, qui résulte lui-

même d’une crise sournoise liée à l’oblitération de la question de l’être. Cette crise se manifeste, 

entre autres, fait observer M. Heidegger (1952, p.56) par : « la fuite des dieux, la destruction de 

la terre, la grégarisation de l’homme, la prépondérance du médiocre ». La crise nihiliste est la 

conséquence d’une civilisation ayant conditionné l’homme depuis l’avènement de la pensée 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 216 

moderne, notamment avec Descartes, à se concevoir comme le seul hypokheimenon2, c’est-à-

dire le seul sujet ou encore le seul fondement appelé à fonder la réalité de tout ce qui est hors 

de lui sous le statut de l’objet comme fonds disponible à exploiter. À ce propos, P. Ricœur 

(1969, p.227) écrit : 

   L’homme se met lui-même en scène, il se pose comme la scène sur laquelle l’existant 

doit désormais comparaître, se présenter, bref se faire tableau. La prétention de dominer 

l’étant comme un tout, à l’âge de la technique, est seulement une conséquence, la plus 

redoutable, de l’émergence de l’homme sur la scène de sa propre représentation. 

 

    Dans le souci exclusif de l’objectivation de l’étant, l’homme a fini par s’oublier pour se 

perdre dans la considération de ce qui n’est pas véritablement lui. D’où la pertinence de cette 

parole de M. Heidegger (1992, p.22) qui résonne comme une sonnette d’alarme : « Ce qui 

donne le plus à penser est que nous ne pensons pas encore ; toujours « pas encore » bien que 

l’état du monde devienne constamment ce qui donne davantage à penser ». De ce fait, qu’est-

ce donc que l’homme, compris sous l’angle de sa nature ontologique ? 

   L’homme vu sous sa dignité ontologique se découvre, selon M. Heidegger (1986, p.74), 

comme Dasein, c’est-à-dire « l’étant pour qui il y va en son être de cet être même ». Ce qui 

revient à dire que l’existence de l’homme se déploie comme une présence ouvrante qui libère 

le sens à propos de son propre être et de la réalité hors de lui. Les modes d’être du Dasein qui 

désignent essentiellement son être-au-monde sont la préoccupation et la sollicitude qui naissent 

elle-même du souci. Comme le remarque si bien L. Couloubaritsis (2005, p.337), 

  le souci ne saurait être ramené en sa totalité essentiellement indéchirable, à des actes 

particuliers ou à des pulsions comme le vouloir, le souhait, etc., car ces actes sont enracinés 

par une nécessité ontologique dans le Dasein comme souci. […] Le souci est 

ontologiquement « antérieur » à tous ces phénomènes, et il est, en plus, structurellement 

« articulé », non pas selon les structures catégoriales (ontiques), mais selon les existentiaux, 

constitutifs de la temporalité.   

   L’existence humaine dans sa temporalisation se transcende toujours pour se rapporter 

multiplement à la présence ; elle est en cela métaphysique. La manière d’être-là de l’homme, 

spontanément ontologique, est à prendre en considération avant le développement de tout 

contenu doctrinal thématique ainsi que le témoigne ce propos de M. Heidegger (1953, p.298) : 

 
2 Dans le chapitre intitulé « L’époque des « conceptions du monde », qu’on retrouve dans son recueil Chemins qui 

ne mènent nulle part, M. Heidegger (1962, p.115) écrit : « Ce mot de subjectum, nous devons à la vérité le 

comprendre comme la traduction du grec hypokheimenon. Ce mot désigne ce qui est étendu devant (das Vor-

Liegende), qui, en tant que fond (Grund), rassemble tout sur soi. (…) Si à présent l’homme devient le premier et 

le véritable subjectum, cela signifie alors que l’étant sur lequel désormais tout étant comme tel se fonde quant à sa 

manière d’être et à sa vérité, ce sera l’homme ».  



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 217 

  La métaphysique n’est pas une simple « création » que l’homme coule en système et en 

doctrine : la compréhension de l’être, son re-jet, s’accomplit (geschieht) dans le Dasein 

même. La « métaphysique est l’événement fondamental qui surgit avec l’irruption dans 

l’étant de l’existence concrète de l’homme.  

   Cette conception de l’existence humaine appréhendée comme transcendance par rapport à ce 

qui se tient là ontiquement, laisse comprendre l’existence authentique comme un arrachement 

constant de l’homme à sa dimension strictement matérielle ou ontique.  Il s’agit d’une libération 

en soi de son propre être vis-à-vis des considérations impropres diffusées par le on-dit dont la 

sphère est confinée dans l’inauthenticité.  Projeté hors du registre à partir duquel il a l’habitude 

de jauger la valeur des choses en termes d’intérêt, de profit, de rentabilité et d’utilité, le Dasein 

peut oser s’enquérir du sens propre de l’existence même. Les interrogations les plus ordinaires 

qui émergent de l’existence de l’homme libérée de l’emprise des besoins primaires et 

biologiques n’ont rien d’ordinaire.  Les interrogations telles : ‘‘Qui suis-je ?  D’où viens-je ? 

Qu’advient-il après cette vie ?’’ ne sont rien d’autre que des manifestations du souci 

caractérisant la réalité essentielle de l’homme. Ce souci qui convertit l’existence routinière en 

une angoisse déconcertante déclenche le désir de trouver une réponse globale et inconditionnée 

au problème qu’est l’existence, une réponse seule à même de satisfaire la curiosité dont 

l’essence vraie est d’ordre spirituel.  Ces questions que l’être humain ne saurait esquiver au 

cours de son séjour terrestre ne sont pas du ressort des sciences positives. Elles dépassent les 

limites de ces sciences qui se réduisent à la description et la domination du réel phénoménal. 

Ces sciences, déclarait justement A. D. Kouadio (2011, p.174), « se contentent d’aller sans 

cesse du conditionné à sa condition elle-même conditionnée, en refusant de saisir la chaîne des 

conditions dans une synthèse ultime, absolue, inconditionnée ». 

    Le souci revêt deux dimensions complémentaires qui sont de nature à la fois ontologique et 

éthique, tendant à définir l’humain comme un être à la fois métaphysique et moral. Du fait de 

sa nature métaphysique, le souci de l’homme l’engage à éprouver un désir pour le sens de l’être, 

c’est-à-dire à s’ouvrir de sorte que le sens arrive à la présence. En effet, habiter le monde, 

affirme M. Heidegger (1958, p.192), « est le trait fondamental de l’être (Sein) en conformité 

duquel les mortels sont ». Habiter authentiquement le monde, est cette manière d’être qui 

correspond à « l’ouverture à l’étrangeté de l’être-dans-le monde et à la douleur de la 

Geworfenheit qui est au fondement de tout habiter » (F. Dastur (2011, p.130). L’éthique qui 

dérive du grec èthos, dans son acception fondamentale, renvoie d’ailleurs à l’habiter 

authentique de l’homme caractérisé par l’ouverture à la vérité de l’être. C’est pourquoi dans la 

perspective heideggérienne (1966, p.141), l’« ontologie fondamentale » qui est « cette pensée 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 218 

qui pense la vérité de l’Être comme l’élément originel de l’homme en tant qu’ek-sistant est déjà 

elle-même l’éthique originelle ». Ici, il n’est pas attendu de cette ontologie-éthique qu’elle 

produise des théories ou des normes comme si elle était une instance ontique et transcendantale 

générant des directives à observer. La pensée est l’agir véritable qui libère en l’homme le 

Dasein. En effet, martèle, M. Heidegger (1966, p.74), « la pensée agit en tant qu’elle pense. 

[…] La pensée se laisse revendiquer par l’Être pour dire la vérité de l’Être ».  

   Quoi qu’il en soit, c’est de ce trait du souci existential et métaphysique que découle tout de 

même l’éthique cette fois-ci entendue comme un ensemble de règles auxquelles une vie sensée 

est appelée à se conformer pour répondre à la dimension spirituelle et raisonnable de l’homme. 

L’être-là de l’homme excède le monde empirique qui le réduit à hypostasier ses besoins 

matériels. Comme l’affirme M. Savadogo (2001, p.229), « l’homme n’est pas un membre de la 

nature parmi d’autres, il est celui qui transcende toute condition que lui impose la nature par 

son aptitude à se transformer lui-même, à se fixer une orientation propre, indépendante des 

conditions naturelles ».  

    Dans les Prolégomènes à toute métaphysique future qui pourra se présenter comme science, 

Kant (1986, p.15), déclare : « Il est certain qu’on ne cessera jamais d’aspirer à la métaphysique 

parce que l’intérêt de la raison humaine universelle s’y trouve bien trop intimement impliqué 

». La valeur de la métaphysique est justifiée par l’incapacité dans laquelle se trouve la raison 

de se satisfaire de ce qui relève uniquement du monde empirique. On sait que dans la 

perspective kantienne, ce sont les concepts de Dieu, de la liberté de la volonté et de 

l’immortalité de l’âme qui mobilisent tant l’intérêt spéculatif de la raison que son intérêt 

pratique. Transcendant le domaine de l’expérience sensible et relevant ainsi de l’inconnaissable, 

ces entités trouvent leur raison d’être et signification dans le domaine pratique, où la liberté 

humaine qui échappe à la nécessité de la nature est appelée à s’exercer selon des principes et 

lois posées par une volonté autonome et libre. La perfection de l’humanité est ainsi fonction de 

sa capacité à libérer la raison des exigences mondaines et hétéronomes qui l’empêchent de 

diriger l’histoire avec discernement.   

   Le progrès de l’humanité ne saurait prendre pour seule mesure le rythme du développement 

des sciences et des technologies. Ces sciences et techniques ne peuvent véritablement rendre 

service à l’humain qu’à la condition d’être dans les mains de ceux qui font de l’éthique un souci 

existentiel de premier plan. Le savoir vrai, ainsi que l’avaient bien compris les anciens Grecs, 

doit inclure en son sein l’éthique qui résulte en vérité de la nature spirituelle de l’être humain, 

le déterminant à s’efforcer de mener une existence sensée et raisonnable. À ce propos, M. 

Savadogo (2008, p.8) notait à juste titre que « le domaine auquel renvoie la notion d’éthique, le 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 219 

genre d’actes qu’elle s’emploie à désigner, se découvre par-delà les fonctions biologiques, il 

traduit le triomphe de la liberté en l’homme sur le règne de la nécessité naturelle ». 

   Ainsi, les interrogations métaphysiques se présentent non comme de simples questions de 

curiosité mais comme des chemins par la médiation desquels l’homme s’arrache à ses 

préoccupations banales pour affirmer sa liberté. La liberté profondément comprise est ce qui 

produit l’histoire et l’histoire n’est rien d’autre que l’histoire de l’être, ou encore l’espace 

temporel s’ouvrant pour la conquête du sens. On peut dès à présent se demander ce qu’il en est 

de la fin de la métaphysique, préoccupation que ne saurait éluder la réflexion philosophique 

actuelle. 

3. La fin de la métaphysique et l’avènement d’une autre pensée : 

cheminement avec Martin Heidegger 

  Les discours portant sur la fin de la métaphysique sont dans l’air du temps aujourd’hui et 

résonnent autant que se propagent la domination et l’influence de la technoscience sur tous les 

compartiments de la réalité. L’équivocité entourant le concept « la fin de la métaphysique » 

mérite d’être levée car étant comprise fondamentalement, la fin annoncée et en cours de la 

métaphysique, est un tournant historique qui est porteur d’espoir en ce qu’elle laisse découvrir 

que la préoccupation ontologique reste en éveil chez des penseurs et poètes contemporains alors 

qu’avec l’impulsion du nihilisme, tout semble dissuader l’humanité dans son ensemble, y 

compris les philosophes, à s’en démarquer du fait de son inutilité.  

   D’abord, la fin de la métaphysique ne doit pas être appréhendée comme sa décadence, sa 

cessation ou sa disparition. Cette approche de la fin de la métaphysique qui nie l’intérêt du 

discours métaphysique en tant que ce dernier est fantaisiste et totalement en déphasage avec 

l’exigence de la configuration scientifico-technique du monde, reprise entre autres par Comte, 

Carnap, le cercle de Vienne, ne touche pas du doigt le sens fondamental, la réalité de ce que 

représente le concept de « la fin de la métaphysique ». La fin de la métaphysique doit être 

entendue ici comme son achèvement. L’achèvement n’a pas le sens d’un parachèvement qui 

présuppose une certaine maturation des philosophies d’aujourd’hui, qui seraient plus évoluées 

par rapport à celles anciennes et en traduiraient la vérité achevée. Chez Heidegger, en effet, 

écrit F. Dastur (2011, p.189), l’histoire n’est pas interprétée sous la grille de l’hégélianisme 

pour lequel elle est comprise comme le progrès de la conscience vers la vérité absolue ou 

« comme le mouvement de retour à soi de l’esprit aliéné ». L’histoire se déploie plutôt comme 

un oubli croissant de l’être et le mouvement de la pensée se veut ici rétrograde car il chemine 

vers la quête de la source oublieuse de l’être ou de l’impensé de la pensée. 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 220 

   Toute pensée a sa nécessité à elle et se présente comme la levée d’un coin de voile sur l’être 

de l’étant capté par la ou les figures philosophiques d’une époque donnée.  En effet, soutient 

M. Heidegger (1976, p.114), « la fin de la philosophie est lieu - celui auquel le tout de son 

histoire se rassemble dans sa possibilité la plus extrême ». C’est une époque où la philosophie 

assimilée à la métaphysique trouve l’accomplissement de toutes ses virtualités dans les sciences 

de tout genre qui procède en réalité de sa matrice métaphysique depuis son éclosion dans le 

monde grec. En clair, fait observer M. Heidegger (1976, p.115) : 

 Le déploiement des sciences est du même coup leur affranchissement de la philosophie et 

l’établissement de leur autosuffisance. Ce phénomène appartient à l’achèvement de la 

philosophie. Son déploiement aujourd’hui bat son plein dans tous les secteurs de l’étant. Il 

a l’air d’une décomposition de la philosophie, mais en réalité il en est bel et bien 

l’achèvement. 

    Dans la sphère philosophique, stricto sensu, toutes les figures possibles de l’être ont été 

dévoilées depuis l’avènement du Platonisme jusqu’à Nietzsche, appréhendé par Heidegger 

comme la dernière figure de la métaphysique occidentale. Parallèlement, les sciences sorties de 

la philosophie comme l’anthropologie, la psychologie, la sociologie prennent le relais des 

ontologies régionales jadis considérées comme la chasse gardée de la métaphysique, et 

s’appliquent dorénavant à une mise en ordre rationnel de tous les secteurs de l’étant, en vue de 

son contrôle et de son exploitation totale.  Pilotée par la science naissante du milieu du XXe 

siècle, la cybernétique, définie, selon Heidegger (1976, p.116) comme « la théorie qui a pour 

objet la prise en main de la planification possible et de l’organisation du travail humain ». 

Qu’elles prennent aujourd’hui les noms de science informatique, de neuroscience, 

d’intelligence artificielle, il s’agit clairement des ramifications de la métaphysique achevée 

incarnée par la technique moderne dont la fonction est, rappelons-le, la maîtrise par le calcul 

global de tout ce qui apparaît dans l’univers ontique. Comme l’explicite J-L Marion (2005, 

p.348) :  

  La technique récapitule en fait toutes les possibilités qu’a réalisées la métaphysique et, de 

part en part, l’incarne - ou plutôt en manifeste la désincarnation. Et si la technique progresse 

sans fin et sans autre but que son propre accroissement, elle le doit au fait qu’aucune autre 

possibilité ne s’offre plus à elle, ni à nous. La technique se produit et s’augmente, parce 

qu’elle n’a pas d’autre choix, ni d’autre possibilité que de persévérer dans son étantité 

close. Sans fin - sans arrêt, mais aussi sans but. La technique n’accomplit pas seulement 

toutes les possibilités acquises de la métaphysique – elle en réalise aussi l’absence de toute 

nouvelle possibilité. 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 221 

    L’époque de la technique, convient-il de le relever, est celle de Nietzsche pour lequel l’être 

de l’étant est interprété comme volonté de puissance soumise à l’éternel retour de l’identique. 

Pareille interprétation annonce la nature de l’être telle qu’elle se dévoile sous l’ère de la 

technique planétaire. Le dévoilement ayant cours sous l’ère de la technique est le Ge-stell, que 

traduit le concept d’arraisonnement qui n’est rien d’autre, écrit Heidegger (1958, p.26), que le 

comportement provoquant qui définit le rapport de l’homme à l’étant sous la contrainte duquel 

« l’être se montre exclusivement comme fonds ou stock d’énergie disponible ». Résumant fort 

bien ce trait de la pensée heideggérienne, A. Badiou (1989, p.29) dira : « Le seul concept de 

l’être que connaît la technique est celui de la matière première, proposée sans restriction au 

forçage du vouloir-produire et du vouloir-déchaînés ». L’homme, destiné à répondre à l’appel 

de ce type de dévoilement se définit comme une bête de labeur à qui il est confié la tâche de 

faire perdurer cet état de chose, symptôme du nihilisme moderne. L’homme moderne, disait H. 

Marcuse (1968, p.39) est enchaîné à son insu dans les filets de la raison instrumentale, une 

raison devenue pensée unidimensionnelle : « Le mouvement de la pensée est arrêté par des 

barrières qui apparaissent comme les limites de la Raison elle-même ». Ce moment historique 

est celui où n’a droit de cité que la pensée calculante et opératoire, celle qui sait maîtriser l’étant 

dans sa totalité selon des méthodes et plans préalablement établis par une subjectivité 

conquérante. 

    Du point de vue des critères d’appréciation scientiste et ontique, cela témoigne d’un progrès 

véritable de l’humanité arrivée à la pleine maîtrise de sa puissance, tandis que du point de vue 

ontologique, cette époque de l’hégémonie de la technique moderne est porteuse d’un péril parce 

qu’elle dépouille l’homme de sa liberté, l’empêchant de percevoir l’écart qui se creuse de jour 

en jour entre la réalité de son Dasein et celle de l’être comme tel. En effet, note M. Haar (1983, 

p.335), citant Heidegger : « L’absence de détresse est la détresse suprême et la plus cachée … 

L’absence de détresse consiste en ceci : on se figure que l’on a bien en main le réel et la réalité 

et que l’on sait ce qu’est le vrai… » 

   Détachées de leur matrice philosophique, les sciences de tous ordres conquièrent les diverses 

sections de l’étant selon les besoins de la spécialisation pour des buts essentiellement pratiques 

mais se révèlent incapables de produire un véritable éveil spirituel de l’humanité. Elles se 

dévoilent ainsi comme source de misère spirituelle. C’est pourquoi M. Heidegger (1968, p.48) 

relevait ce fait pour le moins évident : « l’enracinement des sciences dans leur fondement 

essentiel est bel et bien mort ».  La technoscience sait bien calculer, planifier, maîtriser l’étant, 

conférant à l’homme une puissance matérielle inégalée, mais elle ne sait pas penser, cela n’est 

pas du ressort de son essence, fait observer Martin Heidegger. L’humanité qui semble avoir 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 222 

placé, à notre époque, tous ses espoirs en elle se trouve plongée dans un sommeil ontologique. 

Dans Introduction à la métaphysique, M. Heidegger (1967, p.49) souligne encore que « la 

décadence spirituelle de la terre » est la conséquence du règne planétaire de la technique qui 

crée au niveau de l’homme abîme et indigence. L’essence de la technique est le danger suprême. 

Toutefois, l’espoir du salut n’a pas totalement disparu, car comme le fait observer le poète 

Hölderlin, repris par Heidegger (1958, p.38) : « Là où il y a danger, là aussi croît ce qui sauve ». 

Ce qui veut dire que même si la technique menace de réduire l’être de l’homme à la seule réalité 

étante ou matérielle, elle peut susciter du même coup, paradoxalement un éveil ontologique, 

duquel il peut advenir une méditation sérieuse de l’homme sur l’être qui porte son être. 

   Il ne s’agit, loin s’en faut, de fuir la civilisation technicienne mais de l’affronter pour qu’elle 

libère un espace pour la pensée. D. Janicaud (1991, pp.127-128), soutient dans ce sens que dans 

la perspective heideggérienne « l’être même s’abrite dans la portée de la technique moderne et 

du nihilisme proprement dit. La tâche qui nous est proposée – loin de consister à refouler, 

limiter, arrêter le développement technique – sera plutôt de l’ouvrir à sa propre dimension 

d’énigmaticité : Voyons-nous l’éclair de l’être dans la portée de la technique ? ». Dès lors, il se 

pose la question de savoir à quoi pourrait ressembler l’autre pensée susceptible de sauver 

l’homme du nihilisme qui menace de dissoudre son essence ontologique dans la matière. 

Autrement dit, comment pouvons-nous sortir du nihilisme ? 

   Pour sortir du nihilisme l’homme doit s’ouvrir à l’écoute du logos originel que sont la pensée 

méditante et la poésie. La pensée et la poésie recueillent l’être car en elles l’être se donne dans 

la parole, mieux l’être est parole. Méditant l’essence de la chose, celle-ci dévoile originellement 

le monde comme le Quadriparti. En effet, explique M. Zarader (1986, p.195),  

la chose en assemblant, retient, et en retenant rend manifeste : elle assemble terre et ciel, 

divins et mortels, les retient dans la simplicité de leur présence unie, et les laisse séjourner. 

Elle seule permet au quadruple séjour de s’accomplir chaque fois en mode d’unité.  

 

   Dans cette configuration du monde, l’homme ne tient pas la place du sujet pour lequel les 

autres éléments apparaissent comme des objets pour son regard, mais l’être-là à qui est dévolu 

essentiellement le rôle de recueillir le sens de l’être à travers le langage.  

   La poésie se comprend ontologiquement comme le lieu de révélation de l’originel et du sacré. 

Elle est création et fondation libre. C’est pour cela qu’elle peut capter et faire entendre les signes 

des dieux, qui ont déserté la terre du fait de l’extension du nihilisme résultant de la science 

technicisée. Hölderlin (1988, p.43) disait justement que « le poète est le fondateur de l’Être ». 

C’est pourquoi l’homme qui tient à son essence spirituelle est censée habiter la terre, non 

comme le seigneur de l’étant ou de la création mais comme un poète, c’est-à-dire un être humain 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 223 

sensible à la détresse de son temps, et s’ouvrant pour recevoir les signes des dieux au profit de 

son peuple. La poésie participe ainsi de la sacralisation de la terre. 

   Lorsque l’homme reconnaît sa coappartenance à l’être, il se produit une assomption par 

laquelle la science technicisée nihiliste dans sa nature, est surmontée. Il ne s’agit nullement ici 

de renier la technoscience, en refusant ses créations et ses objets. Car soutient M. Heidegger 

(1966, p.177) : « Nous pouvons dire « oui » à l’emploi inévitable des objets techniques et nous 

pouvons en même temps lui dire « non » en ce sens que nous nous les empêchions de nous 

accaparer et ainsi de fausser, brouiller et finalement vider notre être ». Ce qui revient à dire que 

jeté sans son consentement dans l’univers de la matière, l’homme qui a pour structure l’être-

au-monde ne peut se couper du monde des étants. Mais il peut exister librement et 

authentiquement, car il dispose de la capacité de penser ; il peut méditer le vide ou le mystère 

de la présence. Par-là, les objets techniques perdent leur poids asservissant pour devenir de 

simples instruments au service de l’homme.  

Conclusion 

   Il sied de retenir que même si elle peut sembler éloignée des préoccupations journalières de 

l’homme, inutile aux yeux de certains, comparativement aux diverses sciences positives, la 

métaphysique se singularise, dans le vaste champ de la culture humaine, comme un type de 

savoir qui traduit une manière d’être essentielle de l’homme par laquelle il s’arrache par le 

questionnement à sa nature animale et à sa condition naturelle pour appréhender ce qui dépasse 

les limites de sa réalité sensible. On comprend mieux maintenant pourquoi la métaphysique est 

un souci de l’existence de tout être humain doté de pensée et capable de se dédier à la pensée.   

En ces moments où la métaphysique s’achève dans la rationalité technico-scientique, et où la 

philosophie est de plus en plus confinée par les politiques éducatives gouvernementales dans la 

position de ‘‘parent pauvre’’ des disciplines scolaire et universitaire, l’intérêt pour l’ontologie, 

à notre sens, doit demeurer vif au sein de la cité des hommes parce que c’est elle qui, en réalité, 

alimente et entretient l’essence spirituelle de l’humanité mieux que la religion. En effet, la 

religion en raison de la primauté qu’elle consacre à la foi peut engourdir la pensée qui, pour 

penser véritablement se doit de questionner. La situation sécuritaire dans nos pays en proie à la 

violence terroriste, la question du développement économique et industriel qui sont les soucis 

de l’heure, comme tout le monde le reconnaît, ne résultent-elles pas au fond du nihilisme dont 

est porteuse la civilisation technico-scientique du monde actuel ? Tout le monde se préoccupe 

du développement, tous le désirent, sans avoir égard à la question de savoir comment il peut 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 224 

advenir proprement de sorte à répondre essentiellement au besoin spirituel de l’humanité. Que 

vaut d’ailleurs le développement s’il ne repose pas sur une appropriation véritable de l’essence 

métaphysique de l’homme ? Au lieu de nous poser la question de savoir ce que nous pouvons 

faire de la métaphysique, posons-nous la question de ce qui pourrait advenir si nous nous 

engagions en elle, ainsi que le mentionnait Martin Heidegger dans son cours de 1935, intitulé 

Introduction à la métaphysique3.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
3 Le cours intitulé Introduction à la métaphysique fut dispensé par Martin Heidegger à l’université de Fribourg-

en-Brisgau en 1935. Il fut publié chez Max Niemeyer en 1952. La traduction et l’édition en langue française est 

de Gallimard, en 1967. 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 225 

Bibliographie 

Aristote, 1991, La métaphysique, Tome I, trad. J. Tricot, Paris, éd. Vrin. 

Aristote, 1965, Éthique de Nicomaque, trad. Jean Voilquin, Paris, éd. Flammarion. 

Badiou (Alain), 1989, Manifeste pour la philosophie, Paris, éd. du Seuil. 

Dastur (Françoise), 2011, Heidegger et la pensée à venir, Paris, éd. Vrin. 

Dibi Kouadio (Augustin), 2011, Mots de remerciements de Professeur Dibi, in Hommage à un 

maître, Augustin Dibi, Une figure vivante de la pensée pensante, Abidjan, Annales 

Philosophique de l’UCAO, pp.173-176.  

Carnap (Rudolph), 1985, « Le dépassement de la métaphysique par l’analyse du langage », in 

Manifeste du Cercle de Vienne et autres écrits, Trad. B. Cassin, Chauvire, A. Guittard, J. 

Sebestik, A. Soulez, Paris, éd. Presses Universitaires de France. 

Comte (Auguste), 2001, Cours de Philosophie positive, Québec, éd. 

bibliotheque.uqac.uquebec.ca/index. Htm,. 

Couloubaritsis (Lambros), 2005, Ontologies et hénologies contemporaines, in Y a-t-il une 

histoire de la métaphysique ?, Paris, éd. Presses Universitaires de France, pp.303-341. 

Hadot (Pierre), 1995, Qu’est-ce que la philosophie antique ?,  Paris, éd. Gallimard. 

Haar (Michel), 1983, Le tournant de la détresse, in Cahier de l’Herne, Paris, éd. Presses 

Universitaires de France, pp.331-358. 

Heidegger (Martin), 2005, Achèvement de la métaphysique et poésie, trad. Adeline Froidecourt, 

Paris, éd. Gallimard. 

Heidegger (Martin), 1973, Approche de Hölderlin, trad. Henri Corbin, Michel Deguy, François 

Fédier et Jean Loney, Paris, éd. Gallimard. 

Heidegger (Martin), 1962, Chemins qui ne mènent nulle part, trad. Wolfgang Brokmeier, Paris, 

éd. Gallimard. 

Heidegger (Martin), 1986, Être et Temps, trad. François Vezin, Paris, éd. Gallimard. 

Heidegger (Martin), 1958, Essais et conférences, trad. André Préau, Paris, éd. Gallimard. 

Heidegger (Martin), 1967, Introduction à la métaphysique, trad. Gilbert Khan, Paris, éd. 

Gallimard. 

Heidegger (Martin), 1966, Lettre sur l’humanisme, trad. Roger Munier, in Questions III, Paris, 

Paris éd. Gallimard. 

Heidegger (Martin), 1966, Sérénité, trad. André Préau, in Questions III, Paris, éd. Gallimard. 

Heidegger (Martin), 1976, La fin de la philosophie et le tournant, trad. Jean Beaufret, in 

Questions IV, Paris, éd. Gallimard. 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 226 

Heidegger (Martin), 1992, Qu’appelle-t-on penser ?, trad. Aloys Becker et Gérard Granel, 

Paris, éd. Presses Universitaires de France. 

Heidegger (Martin), 1968, Qu’est-ce que la métaphysique ?, trad. Henry Corbin,  in Questions 

I, Paris, éd. Gallimard. 

Janicaud (Dominique), 1985, La puissance du rationnel, Paris, éd. Gallimard. 

Kant (Emmanuel), 2006, Critique de la raison pure, trad. Alain Renaut, Paris, éd. Flammarion. 

Kant (Emmanuel), 1986, Prolégomènes à toute métaphysique future qui pourra se présenter 

comme science, trad. Louis Guillermit, Paris, éd. Vrin. 

Kouakou (Antoine), 2014, L’inutile métaphysique, in Salonul Invitalilor, Roumanie, pp.11-20. 

Leclère (Albert), 1908, La Philosophie Grecque avant Socrate, Paris, éd. Librairie Bloud et C 

fe.    

Marcuse (Herbert), 1968, L’homme unidimensionnel, trad. Monique Wittig, Paris, éd. de 

Minuit. 

Marion (Jean-Luc), 2005, La « fin de la métaphysique » comme possibilité, in Y a-t-il une 

histoire de la métaphysique, Paris, éd. Presses Universitaires de France, pp.343-367.  

Nef (Frédéric), 2004, Qu’est-ce que la métaphysique ?, Paris, éd. Gallimard.  

Platon, 2008, Le Sophiste, in Œuvres Complètes, trad. Luc Brisson, Paris, éd. Flammarion. 

Ricœur (Paul), 1969, Le conflit des interprétations, Paris, éd. du Seuil. 

Russell (Bertrand), 1971, La méthode scientifique en philosophie, trad. Philippe Devaux, Paris, 

éd. Payot. 

Savadogo (Mahamadé), 2001, Philosophie et Existence, Paris, éd. L’Harmattan. 

Savadogo (Mahamadé), 2008, Pour une éthique de l’engagement, Namur, éd. Presses 

Universitaires de Namur. 

Zarader (Marlène), 1986, Heidegger et les P 


